# 五台山「一万文殊」像から蓮華王院千体千手観音菩薩像へ

#### 佐 々 木 守

俊

はじめに

五台山文殊信仰を起点として検討してみたい。 法院が管理)の千体千手観音菩薩像に代表される大量造像について そこで本稿では、三十三間堂の名で知られる蓮華王院本堂(現在は妙 も少なからず影響をおよぼしている可能性を考察する必要性を感じた。 するなかで、五台山 像をとりあげたが、 菩薩の信仰と造像の系譜についてのべた。当日はおもに鎌倉時代の仏 事業としての文殊菩薩像造立」を担当し、貧者や病者を救済する文殊 日より五週にわたっておこなった。筆者は第一回の「〈貧困社会〉救済 とその実態に関する学際的研究」では、文学部公開講座「〈貧困社会〉 ′の多様なアプローチ」と題する市民向け連続講座を、同年九月三十 平成二十六年度岡山大学文学部プロジェクト研究「〈貧困社会〉 信仰の源泉となった経典や、中国の説話にも言及 (中国山西省) の文殊信仰が、平安時代彫刻史に 概念

平清盛(一一一八~八一)によって建立され、長寛二年(一一六四 蓮華王院本堂は、後白河上皇(一一二七~九二) の御願を受けた

> らべる造像がしばしばおこなわれた。こうした造像は、「数量功徳主義 の仏像を造ることじたいを目的としていたのだろうか。 にもとづく現象とみなされることが多い。だが、平安時代人は数多く には百体以上、ときには千体におよぶ同一の尊種の仏像を、一堂にな そして千一体におよぶ等身千手観音立像である(図1)。平安時代後期 十二月十七日に供養された(1)。安置されたのは、 中尊の千手観音坐像、

連という観点から再考されている。とくに注目されるのが、 近年、平安後期の大量造像の契機や意義は、宋代の信仰との関 清凉



千手観音菩薩立像(160号)

妙法院蔵

という視点から蓮華王院像造立の意義をとらえてみたい。 像内に納入された摺仏の図像や表現を検討し、後白河による宋風受容 大量造像の歴史における蓮華王院像の位置づけをこころみる。 大量造像として理解する。続いて、道隆・実資以降の展開を追いながら、 それぞれ同一 知られる藤原道隆(九五三~九五)と藤原実資(九五七~一〇四六)が、 である。。 になる、 寺釈迦如来立像の請来者として名高い奝然 五台山の「一万文殊」にかんする情報と、十一 同一尊の仏像の大量造像の関連を示唆する、 本稿では奥氏の指摘にみちびかれながら、 尊の画像を一万体制作していることに注目し、 (九三八~一〇一六) 奝然との交流が 奥健夫氏の指摘 世紀以降さかん 最初期の さらに、 が 伝

## 奝然と五台山「一万文殊」像

題をとりあげたおもな論考を挙げておこう。 蓮華王院像はさまざまに論じられてきたが、そのなかで、数量の問

像を安置していた(4) 得長寿院は蓮華王院の先駆といえ、 行三十三間という長大な堂字で、 地に造営した、得長寿院にかんする史料を収集した(③) え、 父・忠盛 (一〇九六~一一五三) 後白河の父・鳥羽上皇(一一〇三~五六)の御願によって、 中教忠氏は、 蓮華王院創建当時から近世にいたる多くの史料に加 堂宇の規模と千体像の安置というふたつの点で、 中尊の丈六聖観音像と千体聖観音立 が長承元年 田中氏は早くもそのことに注目し (一一三二) に白河の 得長寿院は桁 清盛

位置づける視点は、多くの研究者に継承されている。
・ 丸尾彰三郎氏は蓮華王院の千体造像の先例として、得長寿院像とと丸尾彰三郎氏は蓮華王院の千体造像の先例として、得長寿院像とと丸尾彰三郎氏は蓮華王院の千体造像の先例として、得長寿院像ととれ

との指摘(9) 平安後期の仏教信仰と国外の動向の類似性への着目は、 どの多数作善は、 氏による「数量功徳主義」というみかたである。 夫氏による、平安後期の数量功徳主義は 事実をあげることは困難でない」との見解をしめす。 利久氏は蓮華王院像にふれるさい、ぼうだいな造像や反復的な念仏な その根底には、 量や員数、密教修法の壇の数など、数量の多寡で功徳をはかる信仰だが、 蓮華王院の大量造像を論ずるさい、つねに言及されるのが、 にも通じ、 なんらかの必然性が求められていたと考えられる。 「仏教本来のもので、 興味深い。 インドや中国においての同様の 「北宋風の疑似性」を意味する、 。これは、 簡潔な指摘だが、 近年の上川通 仏像の法 速水侑 毛

でいるため、あらためて該当箇所を引用しよう (□)。 の事蹟についてのべるなかで、『続左丞抄』所収の永延二年(九八八) 二月八日の官符案をとりあげた。本史料は、奝然にかんする研究では 二月八日の官符案をとりあげた。本史料は、奝然にかんする研究では (□)。氏は奝然

〔前略〕抑寔雖致巡礼伝法□功、未遂財施供養□□、帰朝之後、雖

ていたのだった。

因之差嘉因法師 馳願心於五台清凉之雲山、 (後略 繫供養於一万文殊之真容、 未遂件願心、

らしい視点を提示した点で、 期の大量造像が宋風受容の観点からも検証の価値があるという、 る」という、 的のひとつが、 切経などを請来、 たり現在 に造像して一堂に安置する風習が宋よりもたらされた可能性を示唆す (一0二七) 奥氏は、「一万文殊」に向けられた奝然の信仰に注目し、万寿四年 の清凉寺釈迦如来立像、 (九八八) には、 の法成寺釈迦堂釈迦如来像を嚆矢とする、 重要な提言をおこなったのである。この指摘は、 元年(九八三) 五台山の 翌年にはそれらをたずさえ入洛した。さらに翌年の 「一万文殊之真容」への施財供養だったとい 弟子の嘉因を再渡宋させている<sup>(2)</sup>。 おおいに注目される。 に渡宋、 北宋皇帝太宗から下賜された勅版 寛和 二年 (九八六) 「同形像を大量 の帰朝にあ その目 平安後 あた

菩薩住処品」 実叉難陀 彼現菩薩、 薩住処品」 跋陀羅(三五九~四二九)訳 五台山は文殊菩薩の住まう清凉山に比定された聖地で、円仁 現有菩薩。 とのべる。 (六五二~七一〇) 訳 名文殊師利。 や奝然ら、 は、 「東北方有菩薩住処、 名文殊師利。 「東北方有処。 すなわち、 入唐・入宋僧が篤い信仰を寄せた。 有一万菩薩眷属、常為説法。」(汎)、また、 『大方広仏華厳経』 『大方広仏華厳経』 与其眷属。 清凉山には文殊菩薩が眷属の菩薩 名清涼山。 名清凉山、 諸菩薩衆。 従昔已来。 (通称『六十華厳』) 「菩 (通称 過去諸菩薩常於中住。 諸菩薩衆。 『八十華厳 万人俱。 東晋の仏駄 . (七九四 唐の 常在 於中 万万 ) 「諸

> は、 建物のまわりの、 煌莫高窟第六十一窟壁 というのである わ 眷属像を意味すると思 体の合掌する菩薩たち 描かれている には、「万菩薩楼」 画 いると信じられた。 殊と眷属たちが住んで た五台山にもまた、 0) 人とともに住んでいる わ る (16) 世の清凉山と目され (五代) 安置された一万の の五台山 また、 図2 図

გ ₀<sup>Î7</sup> 面最上部の雲に乗る菩薩たちも、 おなじく一万の眷属と考えられてい

図 2 敦煌莫高窟第61窟 五台山図 万菩薩楼

銅文殊万菩薩像」を拝した可能性が高い。 に記載される、 四月七日に五台山大花厳寺真容院を訪れている。 然入宋求法巡礼行並瑞像造立記』 奥氏は、奝然の施財の対象について、志磐(生没年不詳 「真容院」に安置した「金銅文殊万菩薩像」(※) 北宋・太平興国五年 によれば、奝然は雍煕元年 (九八〇) に太宗が造らせ、 このさいに奝然は を想定している。 撰 仏祖 (九八四 送統記』 五台 「奝

Щ

0)

薩像」 同一尊の大量造像がなりたったのではないだろうか。。 この問題につ 「一万体の文殊像」という解釈が可能な文言があってこそ、平安後期の 用語とみる余地もある。奝然がどのように認識していたかは不明だが、 台清凉之雲山」と対にされており、 薩を区別していたことがわかる。もっとも、「一万文殊之真容」は 統記』にいう「金銅文殊万菩薩像」も、「金銅製の文殊像と一万体の菩 う)一万人の眷属」を意味するとみられることは注意を要する。『仏祖 華厳』に説く「眷属諸菩薩衆一万人」が、文字どおり「(文殊菩薩に従 解釈できるのにたいし、『六十華厳』に説く「一万菩薩眷属」、そして『八十 いては、のちにまた考察を加えたい。 ところで、 の意味と解釈され、 奝然のいう「一万文殊之真容」が「一万体の文殊像」と 中国側の通念はあくまでも、文殊と眷属菩 語調をととのえるために選ばれた <u>T</u>.

## 二、十世紀末~十一世紀初頭の一万体画像制作

摘した。。両氏の考察は、大治年間を大量造像のピークとみる点で共高した。。両氏の考察は、大治年間を大量造像のピークとみる点で共を博捜し、その意義を検証している。泉氏は、個人蔵千体愛染図巻ににいたる年代(一〇七七~一一七一)の大量造像の事例を多く収集しにいたる年代(一〇七七~一一七一)の大量造像の事例を多く収集しにいたる年代(一〇一~四五)の御産御祈が続いた大治年間(一一二六た。。上川氏は、考察の対象とする年代を、鳥羽上皇中宮・待賢門院にいたる年代(一〇一~四五)の御産御祈が続いた大治年間(一一二六条原章子(一一〇一~四五)の御産御祈が続いた大治年間(一一二六条原章子(一)に絞り、驚くべき頻度で大量造像がくりかえされた事実を指した。。 東京美氏と上川通夫氏は、平安時代後期の大量造像にかんする史料泉武夫氏と上川通夫氏は、平安時代後期の大量造像にかんする史料泉武夫氏と上川通夫氏は、平安時代後期の大量造像にかんする史料泉武夫氏と上川通夫氏は、平安時代後期の大量造像にかんする史料泉武夫氏と上川通夫氏は、平安時代後期のピークとみる点で共

る。十一世紀初頭にかけて、きわめて興味深い事例がみいだされるのであてみたい(年表)。すると、奝然帰朝の記憶がさめやらぬ十世紀末から通するが、本稿では事例収集の対象とする年代を平安時代全体に広げ

養である。『門葉記』には、このさいの願文がおさめられている(%)をず注目したいのは、関白藤原道隆による一万体釈迦如来画像の供

敬白

奉造写供養仏堂経王事

精神而発大願矣。即卜勝地以立道場。積善寺是也。(中略)奉図右先公入道大相国以忠事君、以信帰仏。雖推赤誠而無二心。更分

正暦五年二月二十日

万体之尊容。奉写大小乗之妙典。

中略

弟子関白正二位藤原朝臣道隆敬白

作者従二位藤原朝臣有日

により、 月二十日に供養されたのである(3) し奉」られ、かつ「大小乗の妙典」(一切経)が「写し奉」られて、 した寺である。 万体」②シとあり、 積善寺は、道隆が父・兼家 (九二九~九○) の法興院のなかに造営 一条天皇の御願寺とされた。そして、「一万体の尊容」が 正暦五年 一万体の釈迦像が「図絵」されたことがわかる (九九四) 二月十七日、 『扶桑略記』 同日条には 積善寺は道隆の奏請 「図絵釈迦 同 図

積善寺一切経供養のはなやかなありさまは、

『枕草子』第二六三段

に没するので、 それを象徴するのが積善寺供養だった。 画像および一切経の供養にいたった。正暦年間は道隆の全盛期であり、 五年二月十七日には積善寺の御願寺化を果たし、二十日の一万体釈迦 月二十二日には関白となる(『公卿補任』、 の原子が東宮居貞親王(のちの三条天皇) ている(『公卿補任』、 年五月十三日には氏長者 (『公卿補任』 (トント)、二十六日には摂政となっ 二十五日には娘の定子が一条天皇に入内する(『日本紀略』 月二十三日に内大臣に任ぜられ うした晴れの場で供養されたのである。 に異例の長文でのべ その直前の印象的なできごとだったといえる。 られている 『日本紀略』)。 ر و<u>26</u> (『日本紀略』 正暦四年三月二十七日には、 万体釈迦画 道隆は永祚元年 道隆は翌長徳元年 『日本紀略』)。 そして、 に入内 (『小右記』 ほ か、 像と一 正 (九八九) 切経は、 一暦元年 ほか)。 (九九五 二女 )、四 正暦 月 そ 同

と考えることはできないだろうか 造像の情報が道隆にもたらされ、 奝然から託された嘉因、もしくは奝然本人から、 置の三年後におこなわれた。「一万文殊之真容」への施財という任務を て注目される。 治の平等院経蔵に安置されたが<sup>(3)</sup>、 自邸の東三条殿に迎えている (九六六~一〇二七) 正曆二年六月三日 積善寺の一万体釈迦画像供養は、 の子・頼通(九九二~一〇七四)の手に渡り、 道隆は、 嘉因が宋から請来した文殊菩薩像を、 この像は、 万体釈迦画像の制作をうながした 道隆と奝然の関係をしめす像とし のちに道隆の弟の 五台山における大量 道隆邸への文殊像安 道長 字

来の -世紀末 「蜀版」 として名高い勅版一 一世紀の摂関家による一切経の書写や供養は、 切経の所有との関係があったことを、 奝然請

は、

ずは、 屋・ 上川 奝然の入宋を後援した人々の名がしるされている。<sup>(3)</sup> 親密な交流が知られる。。 彫像か画像かはあきらかでないが、 もなお、 然の勅版 にさかのぼる。 の行動をしばしば『小右記』 のために発願した「一万躰薬師如来」を造像している。この薬師像が 治安三年(一〇二三)閏九月十八日には、さきに「所労除念 た不動息災法を修させ、新たに「一万不動尊」を「図絵」した。 る。 動尊像」 実資の日記『小右記』 した形跡がみられない時期だけに、 ありえるだろう。 養された一万体釈迦画像もまた、 日で完成された形跡がよみとれ、 道隆邸には嘉因請来の文殊像が安置されていた。また、 道隆にやや遅れて一万体造像をおこなったのが、 そして、 庇合八間」に「懸け奉」ったというから、 大雨で帰寺不能になった奝然が実資邸に泊まったとの記事があり 通夫氏は論じている゜。 奝然の帰朝後まもない永祚元年八月十九日の、「小児等身百躰不 一万というぼうだいな数の一致は偶然とは思われない の制作がある。 一切経請来の刺激によるものと考えられる。これと同時に 寛弘二年 清凉寺釈迦像に納入された その実態は不明だが、 には、 (一〇〇五) 三月二十二日、 不動像は「画手」が制作にあたり、 奝然と道隆・実資の関係は、 に記録している。永延元年六月八日条に 三件の大量造像がしるされている゜。 積善寺の一 奝然の影響下に制作された可能性 「今日顕し奉」ったとの記述からは やはり画像とみるべきと思われ 彫像と画像とのちがいを考慮して 大量造像がいまだ広範に流 切経供養は時期的にみて、 「奝然繋念人交名帳」 画像であることがわか 実資は七箇日を限っ 藤原実資であ そこには道隆と 奝然の入宋前 実資は奝然 「東対母 (愈カ)」 には、 奝 ま 供

きるだけの関係を築いていたと思われる。実資も含まれており、帰朝後の奝然から「一万文殊」の情報を入手で

して注目しておきたい。 の直接の関連はみいだしにくいが、 えられる。 ると、行円が制作したのは千仏図、または三千仏図だった可能性が考 仏云々」と『御堂関白記』 いる こと行円 道長は同日、 千仏思想にもとづく造像であれば、 (生没年不詳) 万体造像ではないが、寛弘七年三月二十一日には、「皮聖 行円に布施しているが、造像されたのは が行願寺で「三千余体仏像」を「図絵」して にしるしている<sup>(36)</sup>。 道隆や実資と同時代の大量造像と 五台山「一万文殊」と ふたつの記事を総合す 「千躰

隆・実資の関係から妥当と思われる。(真容院の金銅文殊万菩薩像)の情報の到来とみなすことは、奝然と道がたる。その起点を、寛和二年の奝然の帰朝、および五台山「一万文殊」が十一世紀初頭が同一尊の大量造像の歴史の転換期だったことをもの~十一世紀初頭が同一尊の大量造像の歴史の転換期だったことをもの

### 三、道隆・実資以降の動向

件の百体造像をおこなった(37)。 像として知られ 釈迦堂の釈迦如来像が供養された。 等身不動明王の 万体薬師像制 中尊は丈六像、 作にやや遅れ、 「絵像」 他の百体は等身像だった。この構成は ひとつは、 である。 本像は彫像による最初期の大量浩 道長は万寿四年に法成寺で二 続いて、 五月三日に阿弥陀堂で供養 八月二十三日には

のちの得長寿院像や蓮華王院像にうけつがれてゆく。

五年(長元元年、一○二八)七月一日条をみよう(〈 〉内は割注)<sup>(38)</sup>。宮・藤原威子(九九九~一○三六)の御産御祈だった。『左経記』万寿五万体もの天部画像が制作されている。その契機は、妹の後一条天皇中五長の一万体造像は知られていないが、子の頼通の時代には、じつに

西方、 叉令仁海供加利天、 送師房、 体可奉書供之由有御 (前略) 〈延尋律師、〉 叉令行四天王供、 後略 料各四石八斗、 料物油如前、 願、 件天等始従寅刻奉顕御等身、 東方、 〈斉祇闍梨、〉 (中略) 但仁海六石四斗、 御願成就件件五天各一万 南方、 油各一升五合、 〈仁海僧都、〉 〈料各三石、

してあらわされたという。

この日は四天王供があり、「雨僧正」の異名で著名な仁海(九五一〜○四六)が南方尊を担当しつつ、「加利天」(訶梨帝母)の供養もおこなっている。そして、「五天各一万体」を「書き奉るべし」との後一条天皇の御願があった。以上の経緯より、「五天」とは四天王と訶梨帝条天皇の御願があった。以上の経緯より、「五天」とは四天王と訶梨帝といる。という、「本人」という。

実は、奝然請来の勅版一切経のゆくえと関連するのではないだろうか。て実現したと考えられる。頼通の周辺で大規模造像がおこなわれた事は摂関家の中心にあった。五万体天部画像の制作も、頼通の関与によっは摂関家の中心にあった。五万体天部画像の制作も、頼通の関与によっ同月九日、頼通は法成寺薬師堂で薬師経と観音経を転読させ、「宮の

て れた勅版一 経の保持者だったのである。上川通夫氏のいうように、 していたとみられる。 切経は頼通に継承され、 安元年八月一日には法成寺の経蔵におさめた(宍) 寛仁二年 国政領導の正統権威性 通は摂関家の特権の発露と認識していたのかもしれない。 切経の対概念のごとく位置づけられていた一万体造像についても、 (一〇一八)、 切経の所有が 五万体天部画像制作の時点で、 道長は勅版 天喜六年 が根拠づけられていたならば、、 「外交上の主導性」をしめし、それによって (一〇五八) の法成寺焼失まで存在 一切経を手中におさめ、 道長の没後、 頼通は勅版 北宋で刊行さ 三年後の治 道隆によっ 勅版 一切

像は、 源俊房 左記 た可能性を考える余地があるだろう のだったという。 困難と思われる。 だったとはいえ、 ところで、 を画面中央に、 総数は一万体に達した(空)。 の記事は重要である。承保四年(一〇七七)八月十九・二十日に いずれも「一搩手半(筆者註・一尺二寸または一尺三寸)像一 (一〇三五~一一二一)が描かせた十一面観音と延命菩薩の画 天皇御願像にして、ときの関白頼通の威信を賭けた造像 この問題を考えるうえで、 同月三十日には、 五万体もの等身の画像を供養することはそうとうに 「三千余体」の「大一寸許」の像を周囲に配したも 五天像もまた、 延命菩薩像がさらに六千余体供養 泉武夫氏が注目する、 中尊のみ等身像だっ 『水

菩薩立像の像内に納入されていた毘沙門天画像は、画面中央に長方形紀にさかのぼる古例として注目される。また、興福寺国宝館千手観音仏図を挙げている。このほか、室生寺金堂の伝帝釈天曼荼羅は、九世『水左記』にいう図様を類推する手がかりとして、泉氏は広隆寺三千

じめるとともに、「万躰同仏」を「図絵」した。そして十月十六日には うしなわれた平安期の絵画作例の形式をしのぶ一例といえるだろう。 の区画をもうけ、 院派仏師の祖・ る一万体造像である。 (一一〇五) に造像された愛染明王像は、 ならべている。 頼通の曾孫・藤原忠実 院助 本画像は鎌倉時代に降る作例で、 おおきめの像を着彩で描き、 (?~一一〇八) が 七月七日、 (一○七八~一一六二) によって、 忠実は 彫像と絵画のくみあわせによ 「愛染王半丈六御首」 「半丈六愛染王」の制作をは 周囲に印仏を多数捺し 尊像の数も少ないが 長治二年 を忠実

する。 ときわおおきな中尊にたいし、 造像が実現することになるだろう。 である。 殊菩薩と一万の眷属」という発想を兼ねるものではないだろうか。 同 万体の文殊」という発想と、 ふたつの解釈を折衷すると、 尊の像に大小の差をつけて大量に造像する方法は、 かつ、すべてが同一尊である点は「一万文殊」の文言と一致 周囲の小像は 『華厳経』 『水左記』 や ゃ 「眷属」と呼びうる存在 『仏祖統記』 『殿暦』にみるような にみる 奝然による 文 ひ

王千体画像は、最終的に一万体をめざすものだった。。ただし、千体ピークで、なかでも大治四年七月十八日に待賢門院が供養した不動明得長寿院と蓮華王院の千体観音像である。大治年間前後は大量造像のこの形式にのっとった彫像作例が、法成寺釈迦堂の百体釈迦像や、

いし、

補助的な存在だったと想像される。

この点は、

『水左記』

の十一

面観音像や延命菩薩像と通じる。

愛染王」を渡している<sup>(3)</sup>。

画像の法量は不明だが、

半丈六の彫像にた

に渡しており、

この像が彫像と判明する。

同日、

絵仏師範順が

「万体

音像は特筆される。すでに多くの指摘があるとおり、蓮華王院像はこか、非常に少ない。その状況にあって、長承元年の得長寿院千体聖観を超える彫像の造立は、制作手段や安置場所の確保が課題となるせい

の得長寿院像を前提に成立したと考えられる。

選華王院像の当初の中尊の規模は不明である。だが、現存する再興 地の千体が等身像だったことは、現存する当初像からあきらかである。 これにさきだつ平治元年、後白河は白河千体阿弥陀堂を造営し、、まなじく丈六像だったとみてさしつかえないだろう。 他の千体が等身像だったことは、現存する当初像からあきらかである。 た安元二年(一一七六)には法住寺御所の東南の山上に持仏堂を建立、 た安元二年(一一七六)には法住寺御所の東南の山上に持仏堂を建立、 大一体千手観音像と二十八部衆像を安置している。。 鳥羽院政期は大 八尺三寸四分)をはかる。 文六像で 最造像の転換点として注目されるが、考察の対象を彫像、そして千体 以上の造像に絞ると、後白河の動向はきわだっている。。

欲求が、 後白河を核とする人脈のなかで、 堂供養でも導師をつとめた人物である。 寺別当の尋範(一一〇一~七四) 命菩薩像の造像がある。このさい、「丈六絵像」とともに の長寛二年九月二十二日に東大寺でおこなわれた、公家御祈の普賢延 ~六五) 後白河院政期のもうひとつの大量造像に、 が供養されている。。この公家御祈の主体は二条天皇(一一四三 盛り上がりをみせていたと推測されるのである。 のはずだが、後白河の関与も指摘されている゜。 で、 鳥羽院政期を凌駕する大量造像への 同年十二月十七日の蓮華王院本 このことは偶然ではあるまい。 蓮華王院像の供養と同年 導師は興福 「同摺仏万

## 四、蓮華王院千体千手観音像

工十八部衆を意味すると理解される<sup>(S)</sup>。
二十八部衆を意味すると理解される<sup>(S)</sup>。
二十八部衆を意味すると理解される<sup>(S)</sup>。
二十八部衆を意味すると理解される<sup>(S)</sup>。
二十八部衆を意味すると理解される<sup>(S)</sup>。
におり、である。その後、後嵯峨上皇が復興造像をすすめ、文永三年とは貴重である。その後、後嵯峨上皇が復興造像をすすめ、文永三年とに、平安末期の『今鏡』は「天龍八部衆」の存在をしるしており、ただし、平安末期の『今鏡』は「天龍八部衆」の存在をしるしており、ただし、平安末期の『今鏡』は「天龍八部衆」の存在をしるしており、ただし、平安末期の『今鏡』は「天龍八部衆」の存在をしるしており、ただし、平安末期の『今鏡』は「天龍八部衆」の存在をしるしており、ただし、平安末期の『今鏡』は「天龍八部衆」の存在をしるしており、ただし、平安末期の『今鏡』は「天龍八部衆」の存在をしるしており、ただし、平安末期の『今鏡』は「天龍八部衆」の存在をしるしており、一大八部衆を意味すると理解される。

と呼び(図3~6)、「長寛摺仏」と総称する。本稿では過去の報告。にしたがい、それぞれを(その一)~(その四)本稿では過去の報告。にしたがい、それぞれを(その一)~(その四)二十八部衆像の摺仏が納入されていた。摺仏は四種が知られている。千手立像の各像内には、木製の心月輪とともに、数十枚の千手観音

にもとづいている<sup>(54)</sup>。 手観音立像である。 文様帯とする や台座の形状はさまざまで、 にならんで立つ点で共通するが、(その三)は尊種が若干異なる。 雷神と四天王を配する。 おおむね、心覚(一一一七~八〇または八二)撰『別尊雑記』所収 長寛摺仏の中尊はみな、二手を頭上に掲げて掌上に化仏を乗せる千 (その一) を除く三種には二重の界線による外枠があり、 鎌倉再興期の像にも摺仏が納入されるが 二十八部衆は、 その他は、 (その四) すべての二十八部衆が千手の (その一) のみ千手の手前に風神・ のみ千手の手前に花瓶を配する。 中尊は 内側を 「唐本」 左右



図4 千手観音二十八部衆立像摺仏(その2) 妙法院蔵



図3 千手観音二十八部衆立像摺仏(その1) 妙法院蔵

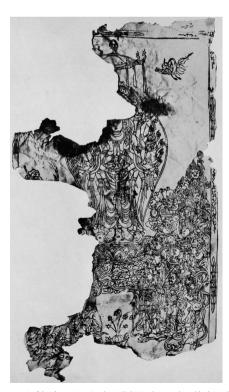


図6 千手観音二十八部衆立像摺仏(その4) 妙法院蔵

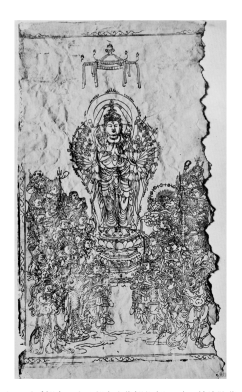


図5 千手観音二十八部衆立像摺仏(その3) 妙法院蔵

(9) - 142 -

躰之建立」 を伝えて以来、 は四十七年にわたり千手観音を信仰しており、 念既及四十七年、 こでは後白河の千手信仰について、「千手千眼之尊ハ多年御本尊也、 かけも考えられる。 『転法輪鈔』 千手信仰にたどり着いたというみかたである。ただし、 熊野 白 三河の 伝本尊霊像御以来毎日勤行全無怠、 「本尊由来」の段には、 7結宮の が、蓮華王院像の造立をさすことはいうまでもな 千手信仰は熊野信仰の一環として認識されている (55) の、「三七ヶ日御逆修」表白 「毎日勤行 本地仏であり、 造等身尊容者一千躰之建立安置伽藍者三十五間 澄憲(一一二六~一二〇三)の唱導を多数おさめ は怠りない、 阿部泰郎氏も注目するとおり(示)、 後白河は熱烈な熊野信仰 という。「造等身尊容者 (後略)」とのべる。 に注目してみたい。 ひとたび「本尊霊像」 0 別のきっ 延長線上 後白河 後白 一 千 中 持 ح 千

法于今無退転毎月御所作十八日千手経卅三巻同陀羅尼千反(後略)部衆像一鋪進上之彼歳御行年十九歳ノ御年也自彼歳為御本尊御行以後三井尹(寺カ)僧都道覚号隆明僧正本尊也ト千手観音幷廿八(前略)我君ハ久安元年八月廿二日母儀待賢一院御没後中陰五十日

河の千手信仰にかんする興味深い記述がみられる

後白河の千手信仰の出発点としるしている。後白河の「毎日勤行」の千手二十八部衆画像を、おなじく園城寺の道覚から献上されたことを、日に崩御したさい、園城寺(三井寺)僧の隆明が所持したといわれるこの箇所では、生母・待賢門院が久安元年(一一四五)八月二十二

,の「本尊霊像」とは、この画像を意味するとみてよい。

さい

白河の最晩年の建久二年 来」の内容には必然性がある。 性は高いと思われる。 上からかぞえて持念が四十七年におよんだとの記述は具体的で、 手千眼之尊ハ多年御本尊也、 刻したものである。 三室戸寺に現存する釈迦如来立像は、 白河法皇の周辺で活躍し、 隆明 (一〇一九~一一〇四) 道覚 後白河は園城寺を篤く信仰しており(88) (一一九一) にあたる。 (生没年不詳) 園城寺長吏をつとめ、 持念既及四十七年」、 なお、久安元年から四十七年目は は藤原隆家の子で、 隆明が奝然請来の清凉寺像を模 はその弟子である。表白の すなわち、 大僧正に昇 道隆の孫にあたる。 画 「本尊由 進した。 國像の献 千 後 憑

には、 野信仰に没頭した時期よりもかなり若年だった。それを思えば ŋ 後白河は、 手二十八部衆画像の献上があったとみるほうが自然ではないだろうか。 信仰を基盤として後白河が千手信仰に進んだというより、 るかもしれない。 一一一六) の愛着があったのだろう。 隆明は、 弟子の道覚による画像の献上も、 若き日から本尊としてきた、 くりかえし千手二十八部衆像を造っていた<sup>(g)</sup> の叔父で、 初の熊野三山検校となった聖護院の増 ただし、 みずからも修験に通じたという。 当時の後白河は十九歳で即位前であり、 園城寺由来の千手二十八部衆 熊野信仰との関係から理解しう · 誉 (-0)はじめに千 信仰の根底 この点よ 熊野 画 熊 像

像や摺仏がつくられたことを即座に意味するものではない。この画像所持の画像と共通する。そのことは、隆明所持の画像を原本として彫蓮華王院の尊像構成と長寛摺仏は、二十八部衆が存在する点で隆明

根幹としておおきな役割を果たしたとみることは許されるだろう。 による久安元年以来の信仰の集大成として理解される。 きわめて重要である。 イメージによって喚起されたことを伝える点で、「本尊由来」 通性はみのがせない。 は不可能である。 の様相はまったくわからないから、 蓮華王院の造像において直接の典拠とはならなくとも しかし、 これを念頭に置くことで、 後白河の千手信仰が、 「千手観音幷廿八部衆像」という枠組みの共 現存する彫像や摺仏との図像比較 画像に描かれた具体的な 蓮華王院像は後白河 隆明所持の の記述は 信仰的 画

#### 五 摺仏納入と宋風受容

例との比較から、 摺仏の千手像が聖護院本の千手像とおなじ形式をとることに矛盾はな 河の千手信仰は園城寺僧・隆明所持の画像に触発されたもので、 像が描かれており、 ように、聖護院本には智証大師円珍像や、円珍に由来する天弓愛染明王 に化仏を乗せる形式である。 かれる千手観音像もまた、 長寛摺仏のおおきな特徴は、 問題は、 石田氏がこの形式の千手像を、敦煌やトルファンの 中国図像に由来するものと指摘したことである 園城寺系の作画であることは確実である (๑) 同様の形式をしめす。 聖護院本熊野曼荼羅に結宮本地仏として描 千手観音が二手を頭上に高く掲げ、 石田尚豊氏が注目する 長寛 後白 諸作 掌上

(

しばしばみられる像とともに、 長寛摺仏の二十八部衆には、 千手観音の手前に風神・雷神と四尊の着甲像が描かれる。 梵天、 一部に特徴ある像が含まれている。 帝釈天、 功徳天、 婆薮仙人など、 そ

当

中国由来の図像にもとづく可能性が考えられる。 向きでひざまずくことや、弓矢を執る像などは、日本では類例が少なく ことから多聞天とみられ、 この配置は他に例をみない。 この四尊は四天王と判明する。各尊が後ろ 着甲像のうち一尊は左掌上に塔を乗せる

とともに、 がみられ、 時代の個人蔵千手観音二十八部衆像 が描かれ、 北朝時代の禅林寺本千手観音二十八部衆像には、 手観音二十八部衆摺仏にも存在する。 観音寺千手観音菩薩立像の像内に納入された、 列の最上段に描かれる。 している。 (その二) とくに観音寺像の像内には、 「五部浄居」 彫刻作例では、 短冊形に 5 (その四) 「第六五部浄居」 の尊名が墨書される。。 同様の像は、文永元年(一二六四) には、 現在の蓮華王院や東京・ 象頭人身の像 の尊名が付される。 日本の作例に目を向けると、 文永五年 は同様の像を「□魔羅天」と 宋代の作とみられる千 ② 7 これらの像は、 象頭の冠をつける像 (一二六八) 観音寺に同様の像 が千手の右手の また、 の年紀 南 倉

畏(六三七 「五部浄居炎 軌 64 するとみ 造次第法 七三五 『千手観 に該 る、 K

儀 音 訳

説

か

れ

千手観音二十八部衆立像摺仏(その2) 妙法院蔵 毘奈夜迦

図7

される面 部衆面 象頭をあらわす例は、 のべるのみで、 られるが、 (天野社伝来) 儀軌はその像容を「色紫白、 画像では室町時代 象頭にかんする規定はない。 彫像では鎌倉時代末期の東京国立博物館二十八 に含まれる、 (十五世紀) かつて「炎魔天」の銘があったと 左手持炎摩幢、 の京都・善峯寺本(60) 長寛摺仏のように完全な 右手女竿」と

制作された可能性を想起させる。 型化のみられない二十八部衆像の存在は、 迦は(その二) ないだろうか。 音の眷属としての地位を獲得し、二十八部衆の一尊に成長したのでは の毘奈夜迦は明王に付随する存在だが、 の四)にみる象頭人身像もまた、毘奈夜迦であると考えられる。 名称が付されている 蔵される二点の千手千眼観音菩薩図にも、 わち歓喜天が描かれることを指摘している゜。また、ギメ美術館に所 濱田瑞美氏は、莫高屈第一四八窟 敦煌壁画の千手千眼観音変に象頭人身の毘奈 五代・天福八年 (その四)のおおきな特色となっている。いまだ類 (その一) にみる異形の四天王像と同様、 (図 8 (九四三) 本では、この像に )。こうした作例から、摺仏 (盛唐) 画像全体の中尊である千手観 長寛摺仏が中国画をもとに 象頭人身の像がみられる。 や楡林窟第三六窟 那 (その二) 「毘那耶歌」 象頭の毘奈夜 夜迦、 (五代) 敦煌 すな の そ

には開

本摺仏 9

. の あ 入摺仏

が

水寺」

が

きある。

みら

れる

とあるが、 りえた唐本図像を から推測される。 宋代の千手二十八部衆像の様相は、 裙裾のちりちりと波打つ衣褶線などから、じっさいには宋 本図像は 「私に」『別尊雑記』 「私追加之」 ] に加えたことが判明する。 「唐本. 『別尊雑記』「千手」所収の の注記から、 撰者の心覚が知 「唐本」

手二十八部衆像が請来されていた事実がうかびあがってくる。

(九八四)

の清凉寺弥勒菩薩坐像摺仏をはじめとする、

宋代作例を範と

長寛摺仏の粘り強く、

引き締まった均質な版刻線は、

北宋・

れら二作例の存在から、 像容は不分明だが、 高く、

宋代摺仏の貴重な現存作例とみなされよう。

千手観音の両脇には二十八部衆が従っている。

長寛摺仏が制作される前提として、

宋代の千

島・

耕三寺本や幽玄斎本(元)

と類似する。

複雑な図容を彫出する技術は 宋風が顕著な鎌倉時代の広

板木の摩滅により

(十二世紀半ば)

のように広がったおびただしい脇手を稠密に描き出す点は、

南宋初

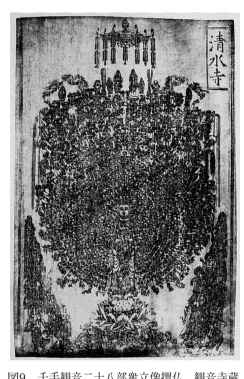
期

の台北故宮博物院本(಄)、

千手観音像の 例 これとともに と 代 Š 注 に れた観音寺 目すべ み 図 像の写し 5 さきに れ き作

の文字 版地と 光背 右上 清

図 ギメ美術館蔵 毘那耶歌



千手観音二十八部衆立像摺仏

が高く

これらと比較することで、長寛摺仏は中国摺仏の様式および形式をよ

北宋初期の摺仏の様相を伝える実作例として重要性が高い。

(九七四

の開版である可

能性

応現観音図

く伝えていることがわかる。

その制作過程は、

請来図像を下絵とし、

が含まれている可能性も考えてよいだろう。

刻するかのいずれかとみられる。

長寛摺仏のなかに、

中国摺仏の模刻

あるいは摺仏をそのまま模

摺仏の様式・形式に倣って版画化するか、

観音寺蔵

の原本となった摺仏は北宋・開宝七年

大東急記念文庫本応現観音図像にも三鈷杵が描かれる。

眼観音菩薩坐像摺仏に独鈷杵、

清凉寺弥勒摺仏に五鈷杵がみられるほ 五代〜北宋初期のギメ美術館本千手千

呉越国王銭俶

(銭弘俶、

九二九~八八)

「印造」の摺仏を筆写した、

描かれている。

中

・国作例では、

そして彫・摺の技法とも非常に高度で、中国摺仏の特性を深く理解し 独立した尊像としても鑑賞に堪える。 置関係のバランスもよく計算されているため、 の裙裾にみられる重層的な衣のひだの表現は的確である。二十八部衆 り合う脇手とそれぞれの手に執られる持物、とくに(その一)(その二) するものとみてよい。 各尊の像容は周到に描き分けられ、 図容は緻密で、 総じて長寛摺仏は下絵の描写力、 千手観音の微細な頭上面 個々の存在がきわだち、 お互いの位 重な 図9

図像にも外枠が描かれている。 摺仏はこうした外枠をもつものが多く、それらを日本で筆写した白描 全体の構成では、二重の界線による外枠の存在が注目される。 - 国摺仏に一般的な要素である。 (その二) (その四) ( (その四) の外枠には独鈷杵が の外枠の唐草 中国

た工人の手によるものとみてまちがいない。

もに、 と理解することが可能だろう。 くに、 在からあきらかである 態じたいが、 いたならば、 をよく継承する長寛摺仏が、「唐摺本」の範疇に入るものと認識されて る描写力は、 具体的にものがたっている。 摺本云々」の注記があり、請来摺仏の写しである可能性をしめすとと 料にあらわれ、 平安時代後期には、 十二世紀のニューヨーク公立図書館本仁王経曼荼羅図像には 当時の人々が「唐摺本」という概念をいかにとらえていたかを 蓮華王院像を内側から宋風化する役割を期待されたもの 北宋の先例を追うものだったことは、 長寛摺仏にも共通する要素といえる。 中国版画の受容が進んでいたことがうかがえる(スシ 「唐摺本」「唐本曼荼羅摺本」などの文言が諸史 細勁な墨線、 さらに、 摺仏の像内納入という 複雑な図様を的確に造形す 中国摺仏の諸要素 清凉寺釈迦像の 唐

されていた。 の制作からも知られるように、後白河の周辺では版画がたしかに注目 像の系譜は連綿と続いていた。また、 たと思われるが、、待賢門院の不動明王画像制作のように、一万体造 となる。奝然が伝えた「一万文殊」の記憶は、平安末期には薄れてい がたっており、 ならべるために必要な堂宇の規模は、現在の三十三間堂が雄弁にもの 摺仏が納入されていた。つまり、摺仏にあらわされた千手観音像を加 小仏」を納入していたといい、その点でも蓮華王院像の前提と位置づ 位置するが、 るをえない。しかし、「小仏」や摺仏を納入すれば、一万体造像は可能 蓮華王院像は千体造像という点において、得長寿院像の延長線上に 稀代の傑物・後白河が意識していた可能性は捨て切れない。 堂全体でその数は数万体に達するのである。等身像を千体 大量造像の究極のかたちとして、摺仏を含めた一万体造 蓮華王院の各像には、数十枚の千手観音二十八部衆像の 類似点はそれのみではない。得長寿院像は像内に 等身像による一万体造像は実現不可能に近いといわざ 同年の普賢延命「摺仏」一万体 「千体

おわり

年(一一八一)と文治元年(一一八五)には、阿育王信仰にもとづく河は明州の阿育王山舎利殿建立に協力し、材木を寄進した。養和元の傾倒ぶりが注目される。嘉応~承安(一一六九~七五)ごろ、後白入を宋風受容とみなすとき、その推進力として、後白河の宋代仏教へ蓮華王院像のふたつのキーワードである、大量造像と摺仏の像内納

6

法輪鈔』所収の結願表白から知られる。。は、清凉寺釈迦像を礼拝するとともに、模刻をおこなっていることが『転は、清凉寺釈迦像を礼拝するとともに、模刻をおこなっていることが『転なという、驚くべき構想を抱いたのである。。崩御前年の建久二年に安(杭州)霊隠寺の住持だった仏海禅師慧遠を天台座主として招聘す安(杭州)霊隠寺の住持だった仏海禅師慧遠を天台座主として招聘す

にとって、「梁武帝の再来」の称号はなによりの賞賛だっただろう。 あらわれていることでも注目される。九条兼実(一一四九~一二〇七) もまた、後白河崩御にあたって「帰依仏教文他の摂取は、崇仏の皇帝とている。。後白河による旺盛な宋代仏教文化の摂取は、崇仏の皇帝とている。。後白河による旺盛な宋代仏教文化の摂取は、崇仏の皇帝とこの表白は、後白河を梁の武帝(四六四~五四九)になぞらえる意識がこの表白は、後白河を梁の武帝(四六四~五四九)になぞらえる意識が

註

- (1) 『百錬抄』同日条。以下、『百錬抄』は『新訂増補国史大系』本を使用した。
- (2) 奥健夫『清凉寺釈迦如来像』 (『日本の美術』五一三) 至文堂、平成二十一年
- (3) 田中教忠『蓮華王院三十三間御堂考』田中忠三郎、昭和七年
- を使用した。(4)『中右記』長承元年(一一三二)三月九日条。以下、『中右記』は『増補史料大成』本
- 三十二年)。 (5)丸尾彰三郎「史実篇」(『蓮華王院本堂千躰千手観音像修理報告書』妙法院、昭和
- 学美学美術史学』一三・一四、平成十・十一年)、同「蓮華王院長寛造像の研究(一)成五年)、武笠朗「平清盛の信仰と平氏の造寺・造仏(上)・(下)」(『実践女子大仏の基礎的調査』側元興寺文化財研究所、昭和五十七年)、宇野茂樹「蓮華王院内田隆子「千体仏について―千仏・印仏・千体仏―」(『近畿地方における千体

- 十九年)ほか ―創建の経緯と造立仏師の検討―」(『実践女子大学美学美術史学』 二一、 、平成
- (7)速水侑『平安貴族社会と仏教』吉川弘文館、 昭和五十年
- (8)毛利久 「三十三間堂の彫刻―草創と再興―」 (山根有三ほか 『日本古寺美術全集』 <u>二</u> 五. 三十三間堂と洛中・東山の古寺、 集英社、 昭和五十六年
- (9)上川通夫「中世仏教と「日本国」」(『日本史研究』四六三、 世仏教形成史論』校倉書房、 平成十九年、 所収)。 平成十三年。 同『日本中
- 10 註2奥氏書
- 11 『新訂増補国史大系』二七
- 12 上川通夫「奝然入宋の歴史的意義」(『愛知県立大学文学部論集 編』五〇、平成十四年。同『日本中世仏教形成史論』校倉書房、平成十九年、所収)。 日本文化学科
- 13 『大正蔵経』九—五九〇a
- 14 『大正蔵経』一○—二四一b
- 15 頼富本宏「五台山の文殊信仰」(『密教学研究』一八、昭和六十一年。 頼富本宏編 『密 教大系』一〇 密教美術Ⅰ、 法蔵館、平成六年、 所収)。
- 16 五台山のほか、唐代の大暦二年(七六七)には、不空が長安化度寺の護国万菩薩 瀬奈津子 「中唐期における五台山普通院の研究―その成立と仏教教団との関係 五二―八三四c)から知られる。中田美絵「五台山文殊信仰と王権―唐朝代宗期 堂を開いていることが、『代宗朝贈司空大弁正広智三蔵和上表制集』(『大正蔵経 における金閣寺修築の分析を通じて―」(『東方学』一一七、平成二十一年)、高 一(『札幌大学総合論叢』三六、平成二十五年)参照
- 17 日比野丈夫・小野勝年『五台山』(『東洋文庫』五九三、平凡社、平成七年)。なお、 れるが、千仏と同様の如来形である。 現存する五台山顕通寺銅殿(明代)の堂内壁面には、浮彫の万仏坐像があらわさ
- 18 『大正蔵経』四九—三九七c
- 19 文および註2奥氏書を参照 『平安遺文』九、M四五六七。 奝然の入宋時の動向にかんしては、 註12上川氏論
- 20 「一万文殊」の用例は、 所引官符案と同様、 んする記事にもみられる (『大正蔵経』 四九—九九八c、 中国の国外で「一万文殊」の概念が存在していた形跡として 高麗の一念(一二○六~八九)撰『三国遺事』の月精寺にか 九九九a)。『続左丞抄』

- 興味深い。松本真輔「菩薩の化現・現相―中国五台山の文殊菩薩化現信仰と朝鮮 源はいかに語られるか―』勉誠出版、平成二十三年)参照。 王朝世祖代における如来・菩薩の現相―」(藤巻和宏編『聖地と聖人の東西―起
- 21 泉武夫「愛染王法と千体画巻」(『學叢』二二、平成十二年。 中央公論美術出版、平成二十二年、所収) 同 『仏画の尊容表現』
- 編』五六、平成十九年)。 上川通夫「大治年間の造寺造仏事業」(『愛知県立大学文学部論集 日本文化学科
- 君に事へ、信を以て仏に帰す―一〇~一一世紀の願文と転輪聖王」 の願文と仏教的世界観』思文閣出版、平成二十年)がある。 『大正図像』一二―三一七b。本願文をとりあげた論考に、工藤美和子「忠を以て (同『平安期
- 『日本紀略』正暦五年二月二十日条。以下、 を使用した。 『日本紀略』は『新訂増補国史大系』本

24

23

22

- 25 『新訂増補国史大系』一二。
- $\widehat{26}$ 古瀬雅義「『枕草子』 積善寺供養章段の構成―時間軸の不統一とモザイク的様相 (『国文学攷』一八七、平成十七年)。
- 27 以下、『公卿補任』は『新訂増補国史大系』本を使用
- 28 以下、『小右記』は『大日本古記録』本を使用した。
- 29 『日本紀略』同日条ほか。荒木計子「奝然将来の五台山文殊の行方」(『学苑 六六八、平成七年)参照。
- 30 註29荒木氏論文。手島崇裕氏は、本像が太宗勅願の金銅万菩薩像の一 倉書房、平成二十六年、所収)、小島裕子「五台山文殊を謡う歌— 『梁塵秘抄』よ しい。手島崇裕「入宋僧と三国世界観―その言動における天竺と五臺山」(『歴史 裕子氏によって指摘されており、群像である眷属像の一体とみることはむずか 可能性を説く。非常に興味深い見解だが、本像は騎獅文殊像だったことが小島 化』法蔵館、 の理論と教育』一二九・一三〇、平成二〇年。同『平安時代の対外関係と仏教』校 嵯峨清凉寺奝然の五尊文殊請来説を問う―」(真鍋俊照『仏教文化と歴史文 平成十七年)参照
- 31 一切経の受容と展開については、 研究』二四、平成十一年。 同『日本中世仏教史料論』吉川弘文館、平成二十年、所収 上川通夫「一切経と中世の仏教」(『年報中世史

(15)

- の表を参照。 (3) 三橋正 『平安時代の信仰と宗教儀礼』 続群書類従刊行会、平成十二年、五○五頁
- ―帰国後の奝然と義蔵の行動―」(『学苑』四九二、昭和五十五年)を参照。(33) 奝然と実資の交流については、荒木計子「入宋僧奝然と清凉寺建立の諸問題(下)
- ジアのなかの日本史』V 自意識と相互理解、東京大学出版会、平成五年)。(34)註33荒木氏論文、石井正敏「入宋巡礼僧」(荒野泰典・石井正敏・村井章介編『ア
- (35) 『日本紀略』 同日条
- (36)『御堂関白記』同日条(『大日本古記録 御堂関白記』中)。
- (38)以下、『左経記』は『増補史料大成』本を参照した。

(37) いずれも『小右記』 同日条

(40)『小右記』同日条。

39

) 『左経記』 同日条

- (41) 註31上川氏論文。
- (42)いずれも『水左記』同日条(『増補史料大成』八)。
- (43)いずれも『殿暦』同日条(『大日本古記録 殿暦』二)。
- 権力が参入したことをしめす点でも重要である。()。「中右記」同日条。この事例は、おもに摂関家が主導してきた一万体造像に、院
- 術出版、平成二十二年)。野敬三郎編『日本彫刻史基礎資料集成 鎌倉時代 造像銘記篇』八、中央公論美(む) 根立研介・副島弘道「千手観音像 妙法院 一 中尊 (千手観音菩薩坐像)」(水
- (46) 『山槐記』平治元年二月二十二日条(『増補史料大成』二六)。
- 妙法院・三十三間堂、淡交社、昭和五十二年)参照。三十三間堂、その信仰の歴史」(宇佐見英治・三崎義泉『古寺巡礼 京都』一四(47)『百錬抄』同日条。『粉河寺縁起』は中尊を三尺像とする。三崎義泉「妙法院・
- 関連の千体造像に加えられることになる。註6武笠氏論文(平成十年)参照。(『百錬抄』同日条)。『古今著聞集』によれば、このさい仏一千体が置かれたとい(名) 承安二年(一一七二) 三月十五日、後白河と清盛は福原で千僧供養をおこなった
- 铅) 中島俊司編『醍醐雑事記』醍醐寺、昭和四十八年、三四八頁。
- (50) 森由紀恵「後白河院と法勝寺千僧御読経」(『古代学』四、平成二十四年)。「摺仏」

- 紀要』一五、平成二十三年)参照。の制作について」(『町田市立国際版画美術館の制作については、拙稿「仏教版画の呼称について」(『町田市立国際版画美術館
- 八、中央公論美術出版、昭和四十六年)、註45水野氏編書を参照。妙法院」(丸尾彰三郎ほか編『日本彫刻史基礎資料集成 平安時代 造像銘記篇』蓮華王院の歴史と千体千手像の概要については、丸尾彰三郎「千手観音菩薩像

51

- (52) 註47三崎氏論文。
- (3) 註1丸尾氏解説。
- (54) 『大正図像』三—二一○。
- 成十九年)ほか。(5) 中野玄三「千手観音像(長寛仏)」(註4字佐見・三崎氏書)、註6武笠氏論文(平
- 〜二四八頁。(56)永井義憲・淸水有聖編『安居院唱導集』上巻、角川書店、昭和四十七年、二四七(56)永井義憲・淸水有聖編『安居院唱導集』上巻、角川書店、昭和四十七年、二四七
- ―歴史・軍記・神話―』桜楓社、平成三年)。(57)阿部泰郎「唱導と王権―得長寿院供養説話をめぐりて―」(水原一編『伝承の古層
- (『文化史学』五〇、平成六年)、註6武笠氏論文(平成十九年)。(窓)松本公一「後白河院の信仰世界―蓮華王院・熊野・厳島・園城寺をめぐって―」
- 文閣出版、平成十九年、所収)。 (つ)、昭和五十四年。「中関白家と熊野」と改題、同『摂関時代文化史研究』思(5))関口力「中関白家と熊野―隆家と増誉を中心として―」(『国学院雑誌』八〇
- 註47三崎氏論文。

60

- (62) 町田市立国際版画美術館『版になった絵・絵になった版―中世日本の版画と絵画本美術史論集―その構造的把握―』中央公論美術出版、昭和六十三年、所収)。(61) 石田尚豊 「熊野曼荼羅 (聖護院蔵) 」(『MUSEUM』 | 一三一、昭和三十七年。同『日
- ―』展図録、平成七年、図版M74。 )町田市立国際版画美術館『版になった絵・絵になった版―中世日本の版画と絵画
- 時代 造像銘記篇』一〇、中央公論美術出版、平成二十六年)。(63)山本勉「二十八部衆像 観音寺」(水野敬三郎編『日本彫刻史基礎資料集成 100
- 『大正蔵経』二〇—一三八b。

64

この名称を『千手観音造次第法儀軌』に説かれる「五部浄居炎摩羅」にあたるもの(65) 伊東史朗『八部衆・二十八部衆像』(『日本の美術』三七九、至文堂、平成九年)は

- (66) 短冊形には「満善車鉢羅」の尊名が書かれるが、後補とみられる
- (67) 濱田瑞美 「敦煌唐宋時代の千手千眼観音変の眷属衆について」 (『奈良美術研究] 九、平成二十二年。「敦煌唐宋時代の千手千眼観音変」と改題、同『中国石窟美術 の研究』中央公論美術出版、平成二十四年、所収)
- 68 ) 秋山光和「96 ペリオ・コレクション』一、講談社、平成六年)。 千手千眼観音菩薩図」(ジャック・ジエス編『西域美術 ギメ美術
- $\widehat{69}$ | 井手誠之輔「千手千眼観音像軸」 (嶋田英誠・中澤富士雄責任編集 | 世界美術大全
- (70) 幽玄斎「千手観音像」(富山美術館『仏教絵画 集・東洋編』六 南宋・金、小学館、平成十二年)。 幽玄斎 選』図録、昭和六十一年)。
- (刀) 内田啓一 「宋請来版画と密教図像―応現観音図と清凉寺釈迦像納入版画を中心 に―」(『仏教芸術』二五四、平成十三年。同『日本仏教版画史論考』法蔵館、平成 二十三年、 所収)。
- $\widehat{72}$ ) 増記隆介「紙本白描応現観音図について―その原本の絵画史上の位置。 み」四二、平成二十四年。「「紙本白描応現観音図」と呉越国」と改題: 仏画と唐宋絵画』中央公論美術出版、 平成二十七年、 所収)。 同 **―**」(『かが 『院政期
- $\widehat{73}$ 註7内田氏論文、註50拙稿。
- (4)註6武笠氏論文(平成十九年)。
- (75) 菊竹淳一「個人と国家の作善業―平安の仏教版画」(中野政樹ほか編『日本美術全 曼荼羅と来迎図、 講談社、 平成三年)。
- <del>76</del> ) 建仁二年 (一二〇二) に脩明門院藤原重子が熊野に参詣したさいの表白には、 宮のうちの一万宮で、文殊菩薩を本地仏とする。本表白では、「清凉山」に「一万 展し、文殊の垂迹形とされている点が注目される。 菩薩」が住むとの認識もしめされているものの、「一万」がほんらいの意味から発 「一万十万文殊普賢也」の文言がある (註56書、二七五頁)。 「一万」とは熊野十二
- (77) 藤田明良 「南都の 「唐人」」 (『奈良歴史研究』 五四、平成十二年) 、 法皇の阿育王山舎利殿建立と重源・栄西」(『日本史研究』五七九、平成二十二年)。 渡邊誠「後白河
- (78) 皿井舞「勧進と結縁の思想的背景― 鈔研究会編『覚禅鈔の研究』親王院堯榮文庫、平成十六年)。 『覚禅鈔』 造塔法を手掛かりとして―」(覚禅
- $\widehat{79}$ ) 註77渡邊氏論文。
- $\widehat{80}$ ) 註54書、二三二~二三三頁。後白河の清凉寺釈迦像礼拝と模刻については、 MI.

- 平成十六年)、奥健夫「生身信仰と鎌倉彫刻」(山本勉責任編集『日本美術全集』 井舞「日本彫刻史における金泥塗り技法の受容について」(『仏教芸術』二七三、 運慶・快慶と中世寺院、小学館、平成二十五年)を参照
- 年)。上川通夫「後白河院の仏教構想―寺院法と手印―」(註6古代学協会編書)。 『玉葉』建久三年三月十三日条(国書刊行会編『玉葉』三、名著刊行会、昭和四十六

81

#### 年表 平安時代における同一尊の大量造像(千体以上)

本年表は註21泉氏論文、註22上川氏論文所収の年表、林温「千体地蔵菩薩図について」(『仏教芸術』241、平成10年)註31をもとに、若干の事項を加えたものである。制作にあたっては、東京大学史料編纂所HPのデータベースを参照した。本来的に多数尊の造像を必要とする、あきらかに千仏または三千仏の制作とわかる事例と、仁王会に関する造像は除いた。

| 中不明に夕 数等り追称と                      | ひ女とする、のさうかに「国よたは二十国ン門」とわかる事例と、巨工芸に関                                     | 9 る 坦豚は赤いた。       |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 年月日                               | 事項                                                                      | 出典                |
| 正暦5年(994)2月17日                    | 藤原道隆、積善寺で釈迦如来画像一万体を供養。                                                  | 門葉記、扶桑略記          |
| 寛弘2年(1005)3月22日                   | 藤原実資、不動明王像一万体を図絵。                                                       | 小右記               |
|                                   |                                                                         | 日本紀略、御堂関          |
| 寛弘7年(1010)3月21日                   | 行円、行願寺で「三千余体仏像」(または「千躰仏」)を図絵。                                           | 白記                |
| 治安3年(1023)閏9月18日                  | 藤原実資、薬師如来像一万体を造像。                                                       | 小右記               |
| 万寿5年(1028)7月1日                    | 後一条天皇、中宮威子御産御祈の五天画像各一万体を発願。                                             | 小右記               |
|                                   | 源俊房、仏師良仁に十一面観音像三千余体を図絵させる。中尊は一搩手半像、そ                                    |                   |
| 承保4年(1077)8月19日                   | の他は約一寸。                                                                 | 水左記               |
|                                   | 源俊房、仏師良仁に延命菩薩像三千余体を図絵させる。中尊は一搩手半像、その                                    |                   |
| 承保4年(1077)8月20日                   | 他は約一寸、一万体を奉る願あり。                                                        | 水左記               |
|                                   | 源俊房、延命菩薩像六千余体を供養。20日に供養した三千余体とともに一万体に                                   |                   |
| 承保4年(1077)8月30日                   | 満ちる。                                                                    | 水左記               |
| 嘉保3年(1096)2月1日                    | 縄範、不動明王像万体を摺写。                                                          | 拾遺往生伝             |
| 長治2年(1105)7月7日                    | 藤原忠実、半丈六愛染明王彫像を造り始め、愛染明王画像万体を図絵。                                        | 殿暦                |
| 及(日2十(1100/1/)17日                 | 仏師院助が半丈六愛染明王彫像の頭部を、絵仏師範順が愛染明王画像万体を藤                                     |                   |
| 長治2年(1105)10月16日                  | 原忠実に渡す。                                                                 | 殿曆                |
|                                   | この年の年紀をもつ阿弥陀如来坐像印仏(浄瑠璃寺阿弥陀如来坐像納入品、通称                                    |                   |
| 長治2年(1105)                        | 「十二体一版」)あり。同像納入品の阿弥陀如来坐像摺仏(通称「百体一版」)を加                                  | 個人蔵「十二体一          |
| K(12+(1105)                       | これ   1   1   1   1   1   1   1   1   1                                  | 版」付属紙縒墨書          |
| 嘉承元年(1106)2月27日                   | 藤原忠実、愛染明王像万体を供養。                                                        | 殿暦                |
| 天治元年(1124)5月27日                   | 鳥羽上皇、不動明王画像千体を供養。中尊は丈六像。                                                | 永昌記               |
| 人佔几年(1124)3月27日                   |                                                                         | 水目記               |
| 大治2年(1127)7月14日                   | 日刊法皇・鳥羽上皇・侍賞門院、小虭明土隊(彫像か)日体および小虭明土画像十<br> 体を供養。                         | 中右記               |
|                                   |                                                                         |                   |
| 大治4年(1129)7月18日                   | 待賢門院、千手観音像百体(「或いは造立、或いは図絵」)を供養。また不動明王画<br>像五体かとだまさ像。体を供養、この日とりも日本五体を供養。 | 中右記               |
| 上次4年(11007月00日                    | 像千体および丈六像一体を供養、この日より十日で万体を供養。<br>待腎門院、「仏像   百体を供養、この日より十日で千体を供養。        | E 11.27           |
| 大治4年(1129)7月20日                   | 112111111111111111111111111111111111111                                 | 長秋記               |
| 大治4年(1129)閏7月18日                  | 藤原為隆、宝寿院にて不動明王像万体を摺写供養。                                                 | 永昌記               |
| 大治5年(1130)6月12日                   | 鳥羽上皇、等身釈迦如来像千部(体カ)を供養。                                                  | 中右記               |
| 天承元年(1131)10月10日                  | 鳥羽上皇、法勝寺で等身聖観音像千体を造り始める。                                                | 平時信記              |
| 長承元年(1132)2月28日                   | 「白河院御願千体観音」を「御堂」に安置。                                                    | 中右記               |
| 長承元年(1132)3月9日                    | 鳥羽上皇、白河得長寿院観音堂を供養。丈六正(聖)観音坐像および等身正観音立<br>像千体を安置、像内に「千体予(小カ)仏」を納入        | 中右記               |
| 久安3年(1147)                        | 道寂、この年までに一搩手半観音像一千体を造立。                                                 | 本朝新修往生伝           |
| 久安3年(1147)11月30日                  | 鳥羽法皇、阿弥陀如来像一千体を図絵。                                                      | 本朝文集              |
| 久安6年(1150)7月8日                    | 鳥羽法皇、法勝寺で延命木像千体を供養。                                                     | 台記、本朝世紀           |
| 久安6年(1150)10月7日                   | 鳥羽法皇、阿弥陀如来像千鋪を図絵。                                                       | 本朝文集              |
| 仁平元年(1151)6月13日                   | 覚法法親王、高野山金堂で一尺阿弥陀如来坐像千体を供養。                                             | 高野春秋              |
| 上 7 元平 (1131/07)13日               | 見伝伝統工、同時日並至く一八門が配知不工隊「仲で伝真。                                             | 豊楽寺薬師如来坐          |
| 仁平元年(1151)8月4日                    | 鏡祐、釈迦三尊像千体を造立、供養。                                                       | 像像内墨書             |
|                                   |                                                                         | 吉祥天像納入経巻          |
| 仁平2年(1152)9月20日                   | 康慶作の五尺吉祥天彫像を供養、像内に吉祥天像三千十体を「写摺」し納入。                                     | 奥書                |
| 仁平2年(1152)12月18日                  | 鳥羽法皇、三尺金色阿弥陀像千体を造り始める。                                                  | 本朝文集              |
| 仁平3年(1152)12月18日                  | 鳥羽法皇、阿弥陀如来像一千体を図絵。                                                      | 本朝文集              |
| 久寿元年(1154)6月8日                    | 扇初伝室、門が化如木塚一   存を凶転。<br>  藤原頼長、鳥羽法皇のために等身薬師如来坐像と五寸薬師如来立像千体を供養。          | 台記                |
| 八才儿十(1134/0万0日                    | 藤原根茂、鳥羽法量のために寺牙楽師如木生豚と五寸楽師如木立豚下体を供養。                                    | 니마                |
| 久寿元年(1154)6月8日                    | 藤原忠迪、美敵に五丁固日の小空絹系法を修させ、この日宿願。小空絹系観音の<br> 「印仏」三千五百体を「奉摺」。                | 巻数集               |
| 平治元年(1159)2月22日                   |                                                                         | 山槐記               |
| 十佰几平(1139)2月22日                   | 後白河上皇、白河阿弥陀堂を供養、三尺阿弥陀如来像千体を安置。<br>中川寺旧蔵毘沙門天立像(現・東京国立博物館蔵)納入品の毘沙門天立像印仏を  | 14178市1           |
| 応保2年(1162)3月7日                    | 供養、紙背に「千躰内」の墨書あり。                                                       | 印仏紙背墨書            |
| 長寛2年(1164)9月22日                   | 東大寺大極殿で公家御祈の万僧供養がおこなわれ、丈六延命菩薩画像と延命菩薩「摺仏」万体を供養。                          | 醍醐雑事記             |
| 長寛2年(1164)12月17日                  | 後白河上皇、蓮華王院本堂を供養、千手観音像(丈六坐像とみられる)および等身<br>千手観音千体を安置。等身像の像内に千手二十八部衆摺仏を納入。 | 百錬抄               |
| 仁安2年(1166)2月19日                   |                                                                         | <br> 山槐記          |
|                                   |                                                                         | 五葉、古今著聞集          |
| 承安2年(1172)3月15日<br>安元2年(1176)4月2日 | 平清盛と後白河法皇、千僧を供養。道場に仏像一千体を安置したという。                                       |                   |
| 女元2年(11/6)4月2日                    | 後白河法皇、法住寺殿内の持仏堂を供養、千手観音像千一体と二十八部衆像を安置。                                  | 吉記、百錬抄            |
| 治承元年(1177)8月13日                   | 勝賢、嵯峨の地蔵堂を供養。三尺地蔵菩薩像を安置し、像内に「千体尊容」を納入。                                  | 国立歴史民俗博物館本『転法輪鈔』※ |
| 治承3年(1179)11月28日                  | 覚音寺千手観音立像供養。納入品の千手観音立像印仏のうち一紙に「四十九枚」の墨書あり、印仏は一紙につき三十体を捺す。               | 印仏紙背墨書            |
|                                   | * <u></u>                                                               |                   |

※山崎誠「「転法輪鈔」繁年考」(『国文学研究資料館紀要 文学研究篇』33、平成19年)参照。